
解説ハリストス教信仰 (II)

木村 真之介

2026.1.3



概要

　
せいきょうかい

正教会　の歴史について。

ハリストス教の歴史はハリストスの降誕から始まるのではありません。神

が世界を創造したときから始まります。

聖なる教会の歴史と教義に関する解説は分けるよりは一緒にしてしまう方

がよろしかろうと考え、この章の特に「七つの全地公会」のセクションでは、

歴史と教義について同時に解説をします。

この章では厳密に正教会の翻訳を適用できないので一般的な表記を併用し

ます。



三成聖者、左から聖大ワシリイ、金口イオアン、神学者グリゴリイ

1



　

2



目次

0.1 聖なる教会の歴史と教義 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
0.2 七つの公会議 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8
0.3 五大総主教制 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
0.4 カルケドン公会議での教会分裂 . . . . . . . . . . . . . . . 18
0.5 東西教会の分裂 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
0.6 世界への拡大 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
0.7 ロシア正教会の歴史 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
0.8 日本への宣教 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
0.9 おわりに . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

0.1 聖なる教会の歴史と教義

0.1.1 旧約聖書の時代

旧約聖書の時代、イイスス・ハリストスの降誕よりも前の時代のことを旧

約時代といいます。

はじめに天地の創造、人の陥罪、人類最初の殺人があり、やがて　
ノ ア

ノイ　の大

洪水がありました。*1

*1 これらの天地の創造からノイの大洪水のあたりについては正確な年代がわかりません。
また、どこまで地質学的に対応付けできるかも定かではありません。筆者は創造科学の

3



紀元前 2000～1700年頃、神に義と認められ子孫の繁栄と救いを約束され
た　

ア ブ ラ ハ ム

アウラアム　を太祖とした　
イ サ ク

イサアク　、　
ヤ コ ブ

イアコフ　の系統に連なる　
イ ス ラ エ ル

イズライリ　民

の誕生。

紀元前 17世紀頃の　
エ ジ プ ト

エギペト　への集団移住。

紀元前 13世紀頃の聖預言者　
モ ー セ

モイセイ　はイズライリ民を率いてエギペトを

出て*2約束の土地、パレスチナ地方を目指します。その過程でモイセイは神

からイズライリ民のための律法が与えられます。

紀元前 13～10世紀頃はイズライリに王がいない時代、十二部族連合、士
師の時代です。

紀元前 11～10世紀頃に現れた聖王預言者　
ダ ビ デ

ダヴィド　による　
ヘ ブ ラ イ

エウレイ　の王国

の建国。おそらく BC1003～1025年頃。
エウレイ王国は紀元前 10世紀中期に即位したソロモン王の時代に最盛期
を迎えます。

BC926 年にエウレイ王国はイズライリ王国とイウダ王国に分裂、紀元前
8世紀下旬にイズライリ王国は滅亡。

BC586 年にネブカドネザル王の新バビロニア王国によるイウダ王国の滅
亡そしてイウデヤ人達を　

バ ビ ロ ン

ワワィロン　へ強制移住する政策すなわちバビロン

捕囚。

BC538 年アケメネス朝ペルシアが新バビロニア王国を滅ぼしたことによ
るイウデヤ人達のバビロン捕囚からの解放。そしてイエルサリム神殿の再

建と復興の時代。ペルシア支配下での緩やかな自治が認められていた時代

です。

BC330 年頃にはペルシアがアレキサンダー大王によって滅ぼされ、中近

類の創造論や ID論 (インテリジェント・デザイン仮説)については否定的な考え方をし
ています。また神は創造の過程で進化という方法を採ったという説も懐疑的です。あく
までも旧約聖書の創世記の冒頭の記述に関しては「これによって何が啓示されているか」
に注意を向けるべきだと考えています。

*2 出エジプト

4



東一帯は　
ギ リ シ ア

エルリン　人達の支配に入ります。その後、何度か支配者が変わりま

すが、紀元前 2～1世紀、セレウコス朝時代、イウデヤの宗教を否定しヘレ
ニズム文化とその価値観を押し付ける政策が取られたため　

マ カ バ イ

マッカウェイ　の反

乱が起こりイウデヤ人による王国 (ハスモン朝)が誕生します。
しかしこの王朝も長くは続かず、BC40 年頃にはローマ人達の支配に入
り、旧約の時代も終わりを迎えます。

旧約時代は各時代に神からイウデヤ人達に与えられた聖預言者達がハリス

トスについての預言を行っていた時代です。

0.1.2 新約聖書の時代

およそ 2000 年前、ハリストスの降誕以降の時代を新約時代といいます。
すなわち現代は新約時代です。ここでは新約聖書の時代について説明しま

す。まず、ハリストスがダヴィドの子アウラアムの子として処女から生まれ

るという預言が旧約の聖預言者　
イ ザ ヤ

イサイヤ　によってなされました。その預言の

成就として神の母すなわち　
しょうしんぢょ

生神女　マリヤは　
せ い し ん

聖神　゚によってイイススを懐妊

し生みます。*3

ハリストスであり神であるイイススはおよそ 30歳の時に公に教え始めま
す。この時から十字架に至るまでの生涯を公生涯といいます。

十字架にかけられ死んで葬られ復活し天に昇るのが紀元後 30年頃と推測
されます。*4

イイススは弟子達に多くの奇蹟を通して教えます。すなわちイイススが神

*3 もともと現代の暦はハリストスが降誕した年を基準に定められたものですが、後の研究
では降誕年が正確にはわからず、BC4年とか BC7年頃とか諸説あります。

*4 イイススの年齢に関して、33 歳で十字架に釘打たれたという説が有力ですが、50 歳よ
りすこし前くらいだったかもしれないという説もあるのです。ヨハネ伝 8:57『そこでユ
ダヤ人たちはイエスに言った、「あなたはまだ五十にもならないのに、アブラハムを見た
のか」。』という箇所が 50歳にはなっていないが 50歳近い年齢だったのではないかとい
う説の根拠です。

5



の子であること、死に渡されて三日目に復活することを教えます。そして実

際に十字架にかけられ、このとき、栄光を受けます。死んで葬られて三日目

に復活し、弟子達の前にしばしば姿を現し教え、全世界にハリストスの教え

を伝えるように、信じること、洗礼を施すこと、聖神゜を受けることについ

て遺言し天に昇りました。

イイススの約束通り使徒達に聖神゜が降り、宣教する能力を与えられ、教

会が建立され、全世界に向けて宣教が行われるようになりました。このイイ

スス・ハリストスの言行録が福音書として新約聖書に含まれています。

イイススが天に昇った後、新約聖書によれば、1世紀頃の時代には、ロー
マ帝国の地中海世界のいくつかの都市に初代教会のコミュニティが成立して

いたことがわかります。聖使徒パウェルはこれらの教会に対して多くの手紙

を書いており、その手紙が新約聖書に含まれています。

0.1.3 迫害時代

1 世紀から 4 世紀初頭にかけて、　
ク リ ス チ ャ ン

ハリスティアニン　達は迫害を受けます。

当時のローマ帝国では皇帝を神としていました。そのため皇帝を礼拝しない

者は迫害されました。ハリストスを信じる　
ク リ ス チ ャ ン

ハリスティアニン　達は唯一の神を

信じていたため皇帝への礼拝をしませんでした。そのためハリスティアニン

であることが発覚すると逮捕され裁判においてハリストス教を棄て皇帝の像

に拝することが要求されました。様々な拷問を受けて棄教しない者は処刑さ

れました。棄教しなかった者達は致命者と呼ばれ聖人として記憶されるよう

になります。また、ハリスティアニンはハリストスの体と血を飲食している

ということから人の血肉を食べているとか凶悪な不品行な人々であるといっ

た様々な誤解をされ異教徒からは酷く憎まれていました。2世紀の聖人イウ
スチンはハリスティアニン達は決して悪い人たちではないと反論し護教活

動を行いますが、最終的には陰謀によって殺されます。ある司祭の意見では

　
キ リ ス ト

ハリストス　教が迫害されたのは反宗教的な宗教であったためです。宗教とは

6



よいことを行うことを推奨するのが普通です。しかしハリストス教におい

て最初に　
天 国

パラダイス　に入れられたのは人を何人殺したかわからない重罪人で

あったとされています。*5これが反宗教的とみなされた理由でした。

0.1.4 ローマ帝国での公認と国教化

4世紀。多くの迫害に耐え、ハリストス教はローマ帝国内部で非常に多く
の信徒を獲得するに至りました。もはや公認せざるを得ない状況となりまし

た。ついに 313 年、ミラノ勅令によりハリストス教は公認され迫害の時代
を終えることになります。また、皇帝コンスタンチン大帝は政敵との戦いに

先立ち、空に「ΧΡこれにて勝てり」と書かれているのを見て、ローマの軍

神マルスに替えてハリストスを意味する　
ギ リ シ ア

エルリン　語のアルファベットである

Χ(キー)と Ρ(ロー)を組み合わせたラバルムを旗印として戦い、勝利したと
いう伝承があります。そしてハリストス教は、392年にローマ帝国の国教と
なります。

ラバルム

*5 イエスは言われた、「よく言っておくが、あなたはきょう、わたしと一緒にパラダイスに
いるであろう」。（ルカ 23:43 口語訳）の箇所

7



0.2 七つの公会議

迫害の時代が終わり、ハリストス教はコンスタンティノポリスを中心に黄

金時代を迎えます。ミラノ勅令によりハリストス教が公認され、迫害の心配

もなくなると改めてハリストス教についての公な議論がなされるようになり

ます。しかしこれは同時に教会の大分裂を起こしかねない深刻な混乱した状

況を招きました。そこで時の皇帝は混乱を収拾すべくたびたび公会議を招集

するようになります。ここでは最も重要とされる七つの公会議について説明

します。

カリストス・ウェア主教によれば、公会議とは次のようなものでした。

『全地公会議は「　
さんみいったい

三位一体　」と「　
せきしん

藉身　」というキリスト教信仰の基本的

な教義についての教えを最終的に確定した。すべてのキリスト教徒は

これらを人間の理解や言語を超えた「神秘」と見なすことで一致して

いる。公会議では主教たちはこれらについての定義を確定したが、彼

らは決して神秘を説明することを意図したのではない。神秘について

間違った仕方で語ったり考えたりすることを排除しようとしたに過ぎ

ない。人々が誤りや異端に陥らないために彼らは神秘の周りに柵を巡

らした。それだけのことである。』

——「正教会入門」(ティモシー・ウェア、松島雄一監訳、新教出版
社)32ページ「初めの六回の公会議 (325～681)より抜粋

ここでは「正教会入門」(新教出版社)および「キリスト教の歴史 3 - 東方
正教会・東方諸教会」(廣岡正久、山川出版社)を頼りに、第一全地公会から
順を追って見て行きましょう。

8



0.2.1 第一全地公会

325年にニケアで開催されたこの会議では、アリウス主義が主な議題でし
た。アリウスあるいはアレイオス（正教会訳ではアリイ）によってとなえら

れた異端として知られています。アリウス主義はおよそ「ハリストスは神に

劣る被造物に過ぎない」ものとしました。これに対してアファナシイ (アタ
ナシオス)は神とその子ハリストスの同質性を主張しました。
教父たちは　

ヨ ハ ネ

イオアン　伝の次の箇所について、大胆に、人間は神成 (テオシ
ス)されなけならないと考えていました。

「わたしは、あなたからいただいた栄光を彼らにも与えました。それ

は、わたしたちが一つであるように、彼らも一つになるためでありま

す。 わたしが彼らにおり、あなたがわたしにいますのは、彼らが完

全に一つとなるためであり、また、あなたがわたしをつかわし、わた

しを愛されたように、彼らをお愛しになったことを、世が知るためで

あります。」（ヨハネによる福音書 17:22-23 口語訳）

正教会訳

　
また

亦　　
なんぢ

爾　が　
われ

我　に　
あた

與　へし　
えい

榮　を、　
われ

我　　
か れ ら

彼等　に　
あた

與　へたり、　
わ れ ら

我等　の　
いつ

一　なるが　
ごと

如　く、

　
か れ ら

彼等　の　
いつ

一　と　
な

爲　らん　
ため

爲　なり。　
われ

我　は　
か れ ら

彼等　に　
あ

在　り、　
なんぢ

爾　は　
われ

我　に　
あ

在　り、　
か れ ら

彼等　をし

て　
いつ

一　に　
せいぜん

成全　せしめん　
ため

爲　、　
かつ

且　　
よ

世　が　
なんぢ

爾　の　
われ

我　を　
つかは

遣　し、　
また

又　　
われ

我　を　
あい

愛　する　
ごと

如　く、

　
か れ ら

彼等　を　
あい

愛　することを　
し

知　らん　
ため

爲　なり。

即ち、人が神となること、「神成」(神化、テオシス)が可能であるならば、
救い主もまた完全に神であり人である必要があります。なぜなら神だけが

人間を救えるのだから、ハリストスが人を救えるならば、ハリストスは神で

す。ハリストスは「半神半人」や「優れた被造物」に過ぎないというのでは

9



なく、「わたしは、有って有る者」*6と言われた神と同じ意味で神であるとい

うのです。このような理論で　
ア リ ウ ス

アリイ　の説は退けられたのです。

0.2.2 第二全地公会

325年の第一全地公会に続き、381年にコンスタンティノポリスで開催さ
れたこの会議でも、ハリストスの神性に関する議論が続きました。この会議

ではアリウス主義、アポリナリオス主義、サベリウス主義、そして聖神゜に

関する議論が行われました。三位一体説、至聖三者の理論はこの時に確認さ

れます。これはカッパドキアの三教父として知られる、聖大　
バ シ レ イ オ ス

ワシリイ　、ナジ

アンゾスの　
グ レ ゴ リ オ ス

グリゴリイ　、ニッサのグリゴリイの説が正しいと認められたとい

うことです。すなわち「神=父」「神=子 (ハリストス)」及び「神=聖神゜」
は一体にして別れざる三者、同本質の神であることが確認されたのです。そ

の結果として、現在、私達が信仰告白でとなえている「ニケア・コンスタン

ティノポリ信経」が採択されたのです。

なお、アポリナリオスの説とは、4世紀のラオディキアのアポリナリオス
によってとなえられた説です。すなちハリストスは人間の肉体を持ちつつ、

聖なるたましいとして神がやどっていたのだという説です。今日でも初学者

が陥りやすい誤りで、完全な神であり完全な人であるハリストスの性質を毀

損するものとして排斥されました。*7

「正教要理」(トマス・ホプコ著、ダヴィド水口優明訳、西日本主教教区教
務部発行)にもアポリナリオス異端について触れられています。つまり、イ
イススの中にある神゜は、神・父、神・聖神゜と共に永遠に存在している神・

*6 預言者モイセイが『神の名』を尋ねられた時に何と答えたらよいかを神に問いかけた際
の神のことば。(出エジプト 3:14 　神はモーセに言われた。「私はいる、という者であ
る。」そして言われた。「このようにイスラエルの人々に言いなさい。『私はいる』という
方が、私をあなたがたに遣わされたのだと。」 )

*7 Apollinarism: https://en.m.wikipedia.org/wiki/Apollinarism（2026年 1月
閲覧）

10



子としての神゜であって、現実の人間としての魂や心や神゜は持っていない

という教えです。神殿に臨在するかのように、人間としての肉体の中に神が

臨在されただけであるというわけです。*8

サベリウス主義とは、3世紀の司祭、神学者であるサベリウスによってと
なえられた説です。彼は主にローマで活躍しましたが、恐らくは北アフリカ

のリビアの出身と思われます。その説は「神ご自身は一つであって、異なっ

た形においてこの世に現れただけである」というものでした。これは様態的

モナルキア主義ともいいます。*9

なお、様態的モナルキアの他に動態的モナルキア主義と呼ばれるものもあ

ります。これはサベリウス主義とは異なりますが似た論です。養子論とも呼

ばれ、神は一つであって、神の思いや言葉が「子」と呼ばれる、神の生命や

行動といった活動が「　
せ い し ん

聖神　゚」と呼ばれるに過ぎない。つまり「子」も「聖

神゜」も神の働きに関する各側面の名称に過ぎないという説です。*10

0.2.3 第三全地公会

431年にエフェスで開催されたこの会議での主な議題は、ネストリウス主
義、　

しょうしんじょ

生神女　 (テオトコス)、及びペラギウス主義でした。
ネストリウス主義は 5 世紀のコンスタンティノポリス大主教ネストリウ
ス、あるいはネストリオス、ネストリイがとなえた説で、神母論争と呼ばれ

るものを引き起こしました。これはハリストスの神性と人性の結びつきに反

対するものでした。*11すなわちハリストスを生んだマリヤの称号に、「神の

母」(テオトコス)というのはふさわしくない、せいぜい「　
ハ リ ス ト ト コ ス

ハリストスの母　」

というべきである。といってマリヤを　
しょうしんじょ

生神女　 (テオトコス)と呼ぶことを拒

*8 「正教要理」60ページ、「藉身」、「全地公会」の「13」の項目を参照
*9 正教要理 112ページ III 至聖三者 間違った至聖三者の教義 3 を参照

*10 正教要理 112ページ III 至聖三者 間違った至聖三者の教義 4 を参照
*11 「キリスト教の歴史 3」廣岡正久著 16ページ

11



絶しました。彼はマリヤはハリストスの人間部分の母であるべきで神の部分

の母ではないと主張したのです。

これに対しアレクサンドリアの聖キリールは「マリヤは神の母である、な

ぜなら肉体となった神の言葉を産んだからである」と主張します。イオアン

伝の 1:14から導き出された回答でした。

「そして言は肉体となり、わたしたちのうちに宿った。わたしたちは

その栄光を見た。それは父のひとり子としての栄光であって、めぐみ

とまこととに満ちていた。」（ヨハネによる福音書 1:14 口語訳）

正教会訳

　
こ と ば

言葉　は　
にくたい

肉躰　と　
な

成　りて、　
わ れ ら

我等　の　
うち

中　に　
を

居　りたり、　
おんちょう

恩寵　と　
しんじつ

真実　とに　
み

満　てら

れたり。　
わ れ ら

我等　　
かれ

彼　の　
くわうえい

光榮　を　
み

見　たり、　
ちヽ

父　の　
どくせいし

獨生子　の　
ごと

如　き　
くわうえい

光榮　なり。

すなわち分割できない単一の位格「神にして人である位格」がハリストス

であるというのです。そして「　
しょうしんじょ

生神女　」という呼称はハリストスの位格の

統一を守るものでした。この称号の否定は藉身したハリストスの性質を二つ

に分割し、神と人との間の架け橋を破壊するものでした。これは単なる称号

の問題ではなく、救済に関する信仰の問題であり、至聖三者に用いる「同一

本質」(ホモウシオス)という語と同様に、神の位格の統一性が、「　
しょうしんじょ

生神女　」

(テオトコス) という語に含まれているということが明らかになったという
ことです。*12

ペラギウス主義について筆者は十分な資料を得られませんでしたのでここ

では深く追求しませんが、およそ次のような説でした。

原罪は人類を穢しておらず、神の恩寵なしに、「罪深い思想/滅びにいたる
意志/滅びる運命に導かずにはいられない人間の意志/人間を死に至らしめる
思想」は (つまり仮に原罪があっても人間は) 未だ善か悪かを選択すること

*12 この解説は「正教会入門」ティモシー・ウェア著、38ページを参考にしました。

12



ができます。したがって、罪のない幼児は洗礼を必要としないし、罪をおか

さない人は永遠に生きるはずです。人間の現世での努力によって原罪の影響

なく永生を得ることができます。

これに対しアウグスティヌスは神の恩寵なしに人間は善を選択し得ないと

　
ろんばく

論駁　します。神の恩寵によらず、己の現世的な努力だけで生命に到るとは考

えませんのでペラギウスの説は退けられました。なお、　
正 教

オーソドックス　の教

会ではアウグスティヌス的な原罪理解を採用していないため、幼児は罪を知

らない者として考えますが幼児であってもなるべく早く神の恩寵に浴すべき

であると信じて幼児洗礼を行います。洗礼機密は聖なる機密であって単なる

罪の洗い流し以上の意味があります。幼児洗礼は否定されませんし、子供に

洗礼を施さない親は定罪せられます。

0.2.4 第四全地公会

第四全地公会 (451年)に先立つ 449年、エフェスで開催された会議*13に

おいて、アレクサンドリアのキリールの後継者ディオスコロスは「ハリスト

スにはただ一つの本性しかない」、藉身後は「神言葉の藉身した一つの本性」

しかないと主張しました。これは単性論という異端として今日知られていま

す。背景にはアレクサンドリア学派とアンティオキア学派との対立がありま

した。どちらもハリストスが至聖三者の一位格であり、完全な神であること

は認めていましたが、神であることと人であることの結合の理屈が噛み合い

ませんでした。この盗賊会議と呼ばれたエフェスの会議は広くは認められ

ず、2年後の　
カ ル フ ァ ゲ ン

カルケドン　 (ハルキドン)で開催された会議が第四全地公会とし
て認められました。単性論は否定され、神子の性質は「二つの本性において

混合なく、変化なく」「唯一かつ同一の子、・・・分割なく、分離なく」*14と

確認されました。

*13 エフェソスの強盗会議、盗賊会議などと呼ばれています。
*14 「正教会入門」40ページ。

13



0.2.5 第五全地公会

553年にコンスタンティノポリスで開催されたこの会議では、再びネスト
リウス主義と単性論について議論されました。なお、万物救済論が否定され

たのもこの会議でした。*15

0.2.6 第六全地公会

680～681年にかけてコンスタンティノポリスで開催されたこの会議では、
単意論が議論されました。ハリストスの神性と人性の関係についての議論で

す。これは単性論と似た考え方です。すなわち神子は、人間の肉体を持ち、

意志において神であるというものでした。これは藉身した神子の性質、完全

な神でありながら完全な、意志をも含めて、完全な人であるハリストスの性

質を否定し、その結果、私達の救いが及ぶのも肉体部分のみになると理解さ

れます。正統信仰は肉体のみならず意志においても人であり、かつ完全に神

であるハリストスは、二つの本性を持っているならば二つの意志を持ってい

なくてはならないとし、ハリストスの人性の完全性を否定する単意論を拒否

しました。ハリストスには神の意志と同時に人間の意志も持ち合わせていな

ければならないのです。*16

0.2.7 第七全地公会

787 年にニケアで開催されたこの会議は聖像破壊運動 (イコノクラスム)
について議論されました。聖像は偶像なのかという議論でしたが、結論をい

*15 「私たちはどのように救われるか」45ページ。3世紀のオリゲンの万物救済論は否定さ
れたがニッサのグレゴリイもまた「悪魔も結果的に救われるという希望を抱きました」。
カリストス・ウェア主教によれば、救いは機密的でありはかり知れないものです。

*16 カリストス・ウェア「正教会入門」43ページ。

14



えばイコンは偶像ではありません。偶像とは神でないものを鋳造したり彫っ

たり描いたりしたもの、すなわち神でないものを神以上に拝することです。

たとえばハリストスのイコンは神であるハリストスを　
か

描　いています。*17ハリ

ストスは藉身した完全な神でありながら完全に人でもあります。姿のない神

を描くことは不可能だと考えられるかもしれませんが、ハリストス　
かみ

神　は人と

なったことで描くことが可能になったということです。それでは聖人たち

のイコンはどうでしょうか。聖人は人ですが、創世記のはじめ*18に書かれ

ている通り、神は人間を神の似姿、肖と像にしたがっておつくりになりまし

た。すなわち、私達ひとりひとりが神の似姿である。神のイコンであるとい

う理解が得られました。

これは単なる宗教画の可否を問うものではなく、藉身した神、物質的な全

世界の救済に関する議論だったのです。*19

聖像破壊運動はユダヤ教やイスラム教の影響を受けていた可能性はあり

ますが、ビザンツ帝国内部の「純正主義」(ピーリタリズム) 的な見解から
イコンを攻撃する流れがありました。この流れは 726 年にビザンツ皇帝レ
オ三世が聖像禁止令を発布することにつながります。そして公会議の結果

をうけても、聖像破壊運動は簡単には収まりませんでした。最終的には皇后

　
テ オ ド ラ

フェオドラ　が 843年に　
イ コ ノ ク ラ ス ム

聖像破壊運動　を終息させるまで続きます。そして、こ

のイコンの勝利は、今日の私達の教会にも受け継がれており、現在では大齋

第一週目の主日を「正教勝利の主日」として記憶し続けています。

聖像破壊運動への反論で活躍した　
ダ マ ス カ ス

ダマスク　の聖イオアンによれば「イコン

は勝利の歌」なのです。

イコンとは　
せきしん

藉身　した神への信仰を表明するものだったのです。

しかしながら、描かれたイコンは実際に、肉体で、目で見ることが可能に

なりましたが、ただ見るだけであれば芸術品を鑑賞するのと大差ないかもし

*17 日本正教会の用語の慣例では「描く」は「かく」と読むことが多いです。
*18 創世記 1-26
*19 カリストス・ウェア「正教会入門」48ページ。

15



れません。大切なのは、イコンに描かれた原像を見ることです。

「像をかたどれば、一般に、目に見えるようになるけれども、神性の

真の　
ぞう

象　は無体である。預言者、その他全ての神象の啓示を受けた者は

己れ自身の　
からだ

体　の目で見たのではない。他ならぬ心の目 (智恵)で見た
のである。」*20

*20「正教会のイコン観」『聖像』聖イオアン・ダマスキン述、明治 15年ペートル小野訳、府
主教ダニイル編集 (1984年 2月)2007年 10月 26日 (再版) 7ページ。

16



表 1: 七つの全地公会議の一覧

# 開催場所 年 主宰者 司会者・議長 人数
議題

第一 第一ニケア 325 コンスタンチン大帝 コルドバの主教ホセウス 318
アリウス主義、パスハの日取、主日およびパスハから五旬祭に至るまでの跪きの禁止、異
端者による洗礼の有効性、信仰を失ったハリスティアニンについて、その他雑多な事。

第二 第一コンスタ
ンティノポリ
ス

381 皇帝テオドシウス一世 アレクサンドリアのティモフェ
イ、アンティオキアのメルティ
ウス、ナジアンゾスのグリゴリ
イ、コンスタンティノポリスの
ネクタリオス。

150

アリウス主義、アポリナリオス主義、サベリウス主義、聖神゜、メルティウスの後継者。
第三 エフェス 431 皇帝テオドシウス二世 アレクサンドリアのキリール 200

～
250

ネストリウス主義、生神女、ペラギウス主義。
第四 カルケドン 451 皇帝マルキアヌス 執政官アナトリウスに率いられ

た政府官僚、元老院議員。
520

449年の第二エフェス公会議についての判断、アレクサンドリアの主教ディオスコロスに
よる違法な主張について、ハリストスの神性と人性の関係に関して、他の主教達や見解で
異なる多くの論争を引き起こした。

第五 第二コンスタ
ンティノポリ
ス

553 皇帝ユスティニアヌス
一世

コンスタンティノポリスのエウ
スティウス

152

ネストリウス主義、単性論。
第六 第三コンスタ

ンティノポリ
ス

680
～
681

皇帝コンスタンチン四
世

コンスタンティノポリスの総主
教ゲオルギイ一世

300

単意論、イイススの人性と神性と意志の関係について。
第七 第二ニケア 787 皇帝コンスタンチン六

世、皇后イリーナ (摂
政として)

コンスタンティノポリスの総主
教タラシイ、教皇ハドリアヌス
一世の特使等

350

聖像破壊運動

出典: First seven ecumenical councils(en.wikipedia)
https://en.m.wikipedia.org/wiki/First_seven_ecumenical_councils

(2019年 6月時点)

17



0.3 五大総主教制

古代の五大総主教の序列は第二全地公会で決定されました。即ちローマを

筆頭とし、コンスタンティノポリス、アレクサンドリア、アンティオキア、そ

してイエルサリムの 5つ地域をそれぞれの総主教が治めるという形態です。

0.4 カルケドン公会議での教会分裂

第二全地公会において 5つの教会の序列が決まり、コンスタンティノポリ
スはローマに次ぐ第二位であることが確認されましたが、これはローマとア

レクサンドリアの教会の権威への挑戦と受け取られます。長くローマ帝国の

首都であったローマと新ローマを名乗るコンスタンティノポリスの権威争い

だけでなく、東方世界では第一の権威を誇っていたアレクサンドリアとコン

スタンティノポリスの権威争いへと発展します。アレクサンドリアとの権威

争いは最終的には 451年の第四全地公会（カルケドン公会議）においてアレ
クサンドリア教会が非カルケドン派として分裂・分離することになります。

カルケドン公会議の結果を受け入れた教会をカルケドン派、受け入れな

かった教会を非カルケドン派とよんで区別します。

結果的にアレクサンドリアの教会、アンティオキアの教会、イエルサリム

の教会ではそれぞれカルケドン公会議を受け入れないグループと受け入れる

グループに分裂してしまいます。

非カルケドン派教会として大きなグループが、アレクサンドリアの教会の

系統に属する現在のコプト正教会とアンティオキアの教会の系統に属する現

在のシリア正教会といった教会があります。

カルケドン公会議を受け入れなかったのが非カルケドン派のグループです

が、ここに 431 年の第三全地公会（エフェス公会議）で排斥されたネスト
リウス派の系統に含まれるアッシリア東方教会などを含めて「非カルケドン

18



派」または「東方諸教会」などという場合があります。

0.5 東西教会の分裂

恐らく 9世紀頃には既にローマとコンスタンティノポリスの教会の間では
徐々に無視できない差異が生じていたと考えられます。1054 年にはローマ
とコンスタンティノポリスの間で相互破門を引き起こしていますが、これは

決定的な大シスマではありません。1202年～1204年の第四回十字軍が本来
の目的であるイエルサリム攻略を忘れ、ベネツィア商人等の商業的目的に置

き換わり、攻撃目標がコンスタンティノポリスとなりました。西方教会の兵

士達はローマ・カトリック教会を旗印としていたが、既に東西教会の差異は

同じものとは思えない程度に乖離していたために、東方教会を真っ当なキリ

スト教と看做さなかったことが伺えます。そのためコンスタンティノポリス

の教会に対する略奪・虐殺が行われました。これが東西教会の分裂を決定づ

けたできごとです。

使徒たちの時代の地中海世界では、多くの人々はラテン語と　
エ ル リ ン

ギリシア　語の

両方を理解することができました。これが、東西教会の一致性を確保するの

に重要な役割を果たしていましたが、5～7 世紀にかけて東西の人々は互い
の言語を理解することができなくなっていました。このことは東西の分離を

促進したのです。もはやローマを中心とした西側の人々は　
エ ル リ ン

ギリシア　語を理解

できず、　
エ ル リ ン

ギリシア　語を公用語とする東側のビザンツ帝国の人々はラテン語を

理解できなくなってしまったのです。*21

そして、もはやヨーロッパは一つではなく、二つの異なる文明圏が存在す

る状況となり、互いに互いのことを理解しようという者もほとんどいない状

況が背景にあって、今日、東西の教会が一致し得ない重要な神学的問題が生

じました。それが、「教皇権」と「フィリオクェ」です。

*21 「正教会入門」61, 62ページ。

19



「フィリオクェ」は教会論的にも一致と多様性のバランスを崩す考え方で

あり、「教皇」はハリストスをその座から追いやり教皇という人間を座らせ

ているというのが正教会側からの感想であり、到底受け入れることのできな

い思想として目に映るのです。これには異論があるでしょう。しかし、東方

の教会からは単なるローマの総主教であれば問題なかったが、全教会に及ぶ

教会のかしらとして立てられているのは明白ですから、それはハリストスの

座を追いやることに他ならないと受け止められるのです。

0.6 世界への拡大

0.6.1 地中海世界

教会が生まれた当時、地中海世界は概ねローマ帝国の支配下にありました。

迫害の時代を乗り越えたハリストス教は、ローマ帝国において公認 (313)さ
れ、後に国教化 (392) されます。しかし 395 年にはローマ帝国は東西に分
裂、5世紀頃に西のローマ帝国は滅びます。そして東に残ったローマ帝国は
7 世紀にはイスラム教勢力の台頭により徐々に領土を失い、最終的には 15
世紀のコンスタンティノポリス陥落で幕を閉じます。

0.6.2 アルメニアでの国教化

世界に先駆けてハリストス教を最初に国教とした国はアルメニアでした。

『「キリスト教の歴史〈3〉東方正教会・東方諸教会 (宗教の世界史)」廣岡 正
久著』によれば、組織化され制度化されたアルメニア教会が成立したのは

314年のことです。後に第四全地公会で単性論側の立場をとったためカルケ
ドン派からは分離した非カルケドン派の東方諸教会として歴史を歩むことに

なります。

20



0.6.3 ジョージアでの国教化

ジョージア*22も 4 世紀中にはハリストス教を国教とした国でした。亜使
徒聖ニノによる宣教の結果です。

ジョージア正教会は、世界のカルケドン派正教会の中では最も古い歴史を

有しており、1世紀に使徒アンドレイによる宣教がはじまりであるとされて
いる。更に 4世紀には亜使徒聖ニノによってキリスト教化されています。
当時のジョージア国王ミリアン 3世王でありましたが、彼とその妃であり
後に聖人となったナナ王妃といった王家の改宗が実現したのがおそらく 334
年、国教化を 337 年としている。ただしこれはキリスト教以外を禁止する
ものではなく、ゾロアスター教などの他宗教も国教として認められていま

した。

当初はアンティオキア教会の庇護下にありましたが 5世紀後半から 11世
紀にかけてのどこかの時期に完全な独立教会としての地位を得ています。す

くなくとも 1010年にはアンティオキア教会から独立していますが、その後
ジョージア国がロシア帝国に段階的に併合された関係でジョージア正教会も

1811年から 1917年までロシア正教会に併合されました。
ジョージアは 1918年にロシアからの独立を宣言した後、1921年にソビエ
ト連邦による侵攻で占領され、ソビエト連邦の一部となり宗教は禁止される

期間までは、歴史の大半において国教でした。

最終的に独立教会としての地位は、1943年にモスクワ総主教庁から、1990
年にコンスタンティノポリス総主教庁から承認されています。

ジョージア正教会は、同国において国民から信頼されており非常に大きな

影響力を持っています。

*22 以前はグルジアと呼ばれていた。

21



0.6.4 スラブ民族への宣教

9世紀半ば、スラブの教化、聖キリールと聖メフォディ兄弟の活躍。聖キ
リールは賢く多言語を解したがスラブ人には文字がなかったため宣教に支障

をきたすと考え、キリル文字の原形となるグラゴール文字を考案しました。

これによってモラヴィア人、ブルガール人、セルビア人、ロシア人といっ

た人々に宣教が行われることになります。

0.6.5 アフリカ

アフリカへの宣教は早い時期から始まっておりエジプトのアレクサンドリ

アを中心として宣教が行われました。それらが現代のコプト正教会やエチオ

ピア正教会へとつながります。

0.6.6 西方世界

西方世界、西欧への宣教はもっぱらローマの教会の役割でした。476 年、
5世紀末には西ローマ帝国は滅亡し混沌とした社会状況の中、ローマ教会は
唯一の統一的な組織として存在し続けます。旧西ローマ帝国内では政治的混

乱が数世紀間続きますが、その中でローマ教会は次第に国家制度の機能を自

ら引き受けるようになります。7世紀には教皇領が制定され、政治問題にお
ける教会の優越性、「両剣論」という思想が誕生します。世俗権力に対して

教会の権利を力づくで主張するようになりました。そして、政治制度として

キリスト教徒の個人の生活を規制するようになります。*23

東方の正教会の立場から眺めると、ルネサンスや　
けいもう

啓蒙　思想、革命運動は、

世俗的な意味での自由の獲得を目指します。16 世紀には宗教改革が起こり

*23 「自由と責任 調和を求めて」76、77ページ。

22



ますが、その後、自由を求める運動は神の前での道徳的責任を果たすという

自由ではなく、人間の個人的な自由を絶対化するという極端に陥ったとみな

されています。

ビザンツ帝国での政教調和

西側世界と異なり、東側世界では極端な政教分離政策は現れませんでし

た。6世紀中頃、ユスティニアヌス帝によるローマ法編纂の結果である新勅
法第六号によると「国家と教会は価値を同じくする二つの神の賜物であり、

国家の課題は社会生活において神の法を実現し、信仰を擁護することであ

り、一方教会は霊的問題に責任を持ち、国家がその機能を遂行することを支

援するものです。教会と国家は一定の自律性と相互協力が同時に想定されて

いたのです」。*24総主教は無力な人々のために執り成しをする特別の権限が

与えられていましたし、国家権力を教会の権威によって均衡させるという規

範、理念が常に存在していたのです。必ずしも理想通りにはいかなかったも

のの、このような理念、シンフォニアの神学というものが存在していた点は

見逃してはならないところです。

0.6.7 グリゴリイ・パラマ論争

14 世紀、アトスの修道士達は、絶え間ない祈りを通して神の光を見るこ
とができる、神との真の交わりを体験できると主張しました。これは大変な

議論を引き起こしましたが、聖書と聖伝に照らし合わせると確かに可能であ

るというのです。これはすなわち、はかり知ることのできない神の本質と、

その働き、エネルギイを区別することでした。

*24 「自由と責任 調和を求めて」77ページ。

23



0.6.8 コンスタンティノポリスの陥落

1453 年、オスマン帝国の侵略によりコンスタンティノポリスがついに陥
落し、ローマ帝国、即ち東ローマ帝国・ビザンツ帝国は滅亡しました。

0.6.9 近代ギリシア正教会の歴史

新約聖書中の記述から初代教会の頃からギリシアへの宣教は行われていた

ことがわかります。

聖使徒　
パ ウ ロ

パウェル　によってテサロニケ、フィリピ、コリントといった地域

にできていた　
ク リ ス チ ャ ン

ハリスティアニン　達の共同体（教会）へ多数の書簡を送ってい

ます。

当時のギリシアの地域はローマ帝国領でしたのでローマ帝国、ビザンツ帝

国の歴史とかぶるのですが、1453 年にコンスタンティノポリスが陥落した
ことによってローマ帝国は完全に滅亡しました。

ギリシアの地域であるペロポネソス半島を含むバルカン半島、現在のトル

コであるところのアナトリア半島付近で生活していたギリシア人つまり正教

徒達は長い期間オスマン帝国の支配をうけることになりました。オスマン帝

国はイスラム教でしたのでイスラム教以外の宗教にはミッレト制によって税

金が課せられました。　
ハ ギ ア

アギア　・ソフィア大聖堂などは接収されモスクに改修

されてしまいましたが、オスマン帝国領内の正教会自体は存続し、ギリシア

人を中心に信仰が守られ続けます。

ながくオスマン帝国に支配されていたギリシア人たちは 19世紀にギリシ
ア独立戦争を起します。

ロシア帝国による「正教徒保護」の名目での南下政策によって、1853～
1856 年のクリミア戦争、1877～1878 年の露土 (ロシア・トルコ) 戦争が発
生し、エカチェリーナ 2世がオスマン帝国内部におけるギリシア人の独立運

24



動を働きかけたことや、ヨーロッパ各地に離散していたギリシア人たちによ

るギリシア人としてのアイデンティティの目覚め、西欧諸国内に「ギリシア

愛援主義」が起り独立運動への支援が活発化したことなどを背景に、1821～
1827年にかけてギリシア人による反乱、ギリシア独立戦争が発生します。
これに先駆けてギリシア独立運動が盛んになっていたことからオスマン帝

国スルタン、マフムト 2世は独立運動を扇動しているという名目で時のコン
スタンティノポリス総主教、グレゴリオス 5世等を捕縛していました。実際
にはグレゴリオス 5世は独立運動を扇動しておらずむしろ沈静化を図ろうと
していたのにもかかわらず、マフムト 2世は独立戦争発生の報復としてグレ
ゴリオス 5世等を処刑してしまいます。
結果的に 1830年にギリシアはギリシア王国として独立します。
その後、第一次世界大戦 (1914～1919) とギリシア・トルコ戦争 (1919～

1922)を経て 1923年に締結されたローザンヌ条約によって、ギリシアおよ
びトルコの住民交換が行われます。住民交換は宗教によるもので、トルコ側

からギリシア側へ約 110万人のキリスト教徒 (正教徒)が移住、ギリシア側
からトルコ側へは約 38万人のイスラム教徒が移住しました。 この住民交換
は強制的に行われたため様々な悲劇が生じたといいます。*25

このような歴史的背景をもちながらギリシア正教会はアテネの大主教を

長とした独立正教会として存続しています。教会として独立したのは 1833
年、コンスタンティノポリス総主教からの承認は 1850年でした。

0.7 ロシア正教会の歴史

988年、ウラジーミル大公によるキエフ・ルーシーの洗礼。立場によって
は 989年と記されますが、教会的には 988年と記憶します。

*25 世 界 史 の 窓「 近 代 の ギ リ シ ア（ １ ）　 独 立 と 王 政 移 行 」
https://www.y-history.net/appendix/wh1201-047_1.html 2025 年 12 月
閲覧

25



修道士ネストルによって書かれたロシア最古の年代記『原初年代記』によ

れば、10 世紀の末、キエフ・ルーシーを治めるウラジーミル大公は公国の
国教を制定する必要から、イスラム教、ローマの教会、コンスタンティノポ

リスの教会に使節を送って調査させ、コンスタンティポリスのハリストス教

が最も　
そうごん

荘厳　で天にいるのかと思うほどであったという報告を受け、ウラジー

ミル大公はコンスタンティノポリスのハリストス教を受容することを選択し

たと伝えられています。伝承によればウラジーミル大公はハリストス教受容

に伴い後宮を廃止したばかりでなく死刑制度を廃止したために犯罪が溢れ、

宣教に来たエルリン (ギリシア) 人の宣教師から諭され死刑制度を復活させ
たり、ハリストス教を国教とするにあたり全国民をドニエプル川に集め兵隊

が囲んで川に突き落としその場で洗礼を施したなどの逸話が伝えられてい

ます。このキエフ・ルーシーの洗礼が歴史的に後々のロシア正教会の原点と

なっています。また、このウラジーミル大公の息子達のうち、ボリスとグレ

プの 2 人の兄弟は後に聖人に列聖されます。彼等兄弟は結果的には世継ぎ
争いで死にますが、権力を争って戦うよりも無抵抗の死を選んだということ

で、ロシア人たちの感動を呼び起こしたのです。

0.7.1 タタールの軛

タタールの　
くびき

軛　とよばれるモンゴル=タタールによるキエフ・ルーシーの
支配は 1240年から 1480年までのおよそ 2世紀にわたるものでした。キエ
フ・ルーシーがモンゴル=タタールの支配下に入ると、特に 14 世紀に入っ
てから力をつけてきたのがモスクワでした。1326 年にはキエフからモスク
ワへ首座が移ることになります。

26



0.7.2 アレクサンドル・ネフスキー

13世紀、まだロシアは今ほど広大ではなかった時代です。　
たいこう

大侯　ヤロスラフ

二世の第二子だったアレクサンドル　
こう

侯　は、モンゴル=タタールの侵略によっ
て弱体化したロシア諸侯を攻めようと迫るドイツ人とリトワニア人の勢力と

戦うことになりました。スウェーデン王は大軍を起こしアレクサンドル侯の

ノヴゴロドを攻めようとします。アレクサンドル侯はネヴァの河口付近で敵

よりも少ない戦力で戦い、敵を大いに破りました。この　
ぶ く ん

武勲　からネヴァのア

レクサンドル、アレクサンドル・ネフスキーという称号が与えられます。そ

の後も氷上の戦いなどの勝利を重ねました。アレクサンドル・ネフスキーは

戦いに勝利したことよりも、タタールに屈服し、服従することで様々な困難

から国を救った功績こそ讃えられるべきです。そしてタタールの支配の中

で、神品は神に仕えるものであるからタタールへの納税の義務の廃止を訴え

これを廃止し、タタール王の首府に正教の聖堂を建てる許可を得てタタール

人へ正教を伝えようとさえします。1263年 12月 6日、44歳で永眠しまし
た。*26

聖アレクサンドル・ネフスキーが西方の敵に激しく抵抗し、タタールの支

配を受け入れたのには宗教的な理由もありました。当時、モンゴル=タター
ルが宗教に寛容だったのに対し、ローマ・カトリック教会を旗印とする西方

の敵は、東方の正教を異端と見做して根絶やしにしローマ教皇の権威の前に

服させるという目的を公然と掲げていました。*27第四回十字軍がコンスタン

ティノポリスを占領し有名無実のラテン帝国 (1204～61) を建国するなど、
時代背景を考えると正教を奉じるルーシー達にとってはモンゴルとの融和は

当然の選択だったと言えるでしょう。

*26 「諸聖略伝 十二月」33ページ。
*27 「宗教の世界史 10 キリスト教の歴史 3 東方正教会・東方諸教会」廣岡正久著、山川出
版社。110ページ。

27



0.7.3 ラドネジの聖セルギイ

セルギイは人里離れた森の中で修道生活を始め、その評判を聞きつけ他の

修道者達が集まり、徐々に規模を拡大し、大修道院へと発展しました。この

ようなプロセスは当時のロシアで起こっていた新しい文明社会の前進といえ

るできごとで、人里から離れたところへ修道士が集まり開拓し修道院が拓か

れ門前町が生まれる、すると新たな修行の場を求めて荒野へ進出するという

循環が起きたのです。*28

14 世紀にに入るとイスラムに改宗していたタタールの政策は宗教的には
寛容ではなくなってきていました。すなわち、この戦いの敗北は教会の破壊

とキリスト教徒への弾圧、ロシア人への虐殺がおこなわれることを意味しま

した。このような時代背景にあってセルギイは全ロシアを代表する修道士と

して　
すうけい

崇敬　を集め皆の精神的支柱となっていたのです。

1380年 8月 18日、モスクワ大公ディミトリィは、戦いに先だち、セルギ
イに会うためにラドネジの修道院を訪れます。セルギイはディミトリィに戦

いの勝利を預言します。1380年 9月 8日、クリコヴォにおいてモンゴル=
タタールの 40万の軍に対してロシアの軍はセルギイの預言の通り勝利をお
さめます。この勝利によって大公ディミトリィはディミトリィ・ドンスコイ

(ドン川のディミトリィ)と呼ばれるようになります。
タタールの支配がこの戦いのみによって終わったわけではありませんが、

この勝利は決して小さなものではありませんでした。

0.7.4 第三のローマ=モスクワ

第二のローマであるコンスタンティノポリスがイスラム勢力の台頭に伴い

急速に力を失いつつあるとき、モスクワはその存在感を増して行きます。そ

*28 「キリスト教の歴史 3 東方正教会・東方諸教会」119ページ。

28



の過程で 15 世紀から 16 世紀にかけて現れたモスクワを第三のローマとみ
なす思想でした。

0.7.5 所有派と非所有派

第三のローマという思想が生まれたのとほぼ同じ時代に、ロシアにおい

て、教会が大きくなると、積極的に財産を保有し管理し社会に貢献するべき

であるという所有派と呼ばれる考え方と、教会は　
せいひん

清貧　であるべきとし、財産

の保有を求めない非所有派と呼ばれる考え方のグループに分かれて論議が繰

り返されました。結局ロシア教会の歴史を先導することになったのは所有派

でしたが、非所有派の思想も否定されることなく修道士達の間で受け継がれ

てゆきました。

0.7.6 ニーコンの改革と古儀式派の派生

教会内の改革を強引に進めると、「ニーコンの改革になってはいけない」

と言ったフレーズが　
しばしば

屡　聞かれます。17 世紀ロシア教会において、ニーコ
ンは強引に改革を推し進めたために、古儀式派と呼ばれるグループの分裂を

招いたと考えられていました。しかしながら近年の研究によれば、それほど

単純な話ではなく、教会の代表である総主教が世俗権力を獲得し、皇帝代理

のような立場になってしまっていたことが問題だったことが明らかになりま

す。これはビザンツ帝国における国家と教会のバランスの良い関係を否定す

るものだったのです。

0.7.7 アンチハリストスのピョートル大帝

17 世紀のニーコンの改革の問題点は、単に強引に改革を推し進めたこと
ではなく、教会が世俗権力を掌握し、国家権力を利用して改革を推し進めよ

うとした点でした。この反動として現れたのが 17 世紀の終わりから 18 世

29



紀にかけてのピョートル大帝によるロシアの西欧化でした。ピョートル大

帝は西欧の進んだ文明を取り入れるべく奮闘したばかりでなく、ドイツを

参考に、教会が国家の一機関として機能するように、つまり対等なバランス

の良い関係ではなく、教会は完全に国家に従属するべきであるという、い

わばニーコン総主教のような存在を再び許してはいけないという考えに基

づき、総主教制を廃止してしまいます。これは教会の伝統を全く顧みない

　
アンチハリストス

反キリスト　的な政策でした。

0.7.8 サロフの聖セラフィム

ラドネジの聖セルギイに並ぶ、ロシアで最も崇敬される聖人が 18世紀か
ら 19世紀にかけて活躍したサロフの聖セラフィムです。

サロフの聖セラフィム

0.7.9 革命

1917年、ウラジーミル・レーニン率いるボリシェヴィキによる革命によっ
て帝政ロシアは倒されます。帝制ロシアへの反発から生まれたボリシェヴィ

30



キ政権は当初、総主教制を廃止したピョートル大帝以来の宗務局制度を白紙

に戻します。これは教会にとっては総主教制の復活という念願がかなう、歓

迎すべきできごとでした。

0.7.10 大迫害の時代

レーニン率いるボリシェヴィキ政権はソヴィエト連邦を成立させます。そ

して直ちに教会への迫害を開始します。この迫害には厳しい時もあれば緩や

かな時期もありました。当初は全く宗教を絶滅するという目的のために激し

い迫害が行われましたが、第二次世界大戦下において、ドイツの侵略から国

家を防衛するための団結にはロシア正教会の協力を得なければならないとい

うスターリンの判断によって教会は存続が認められたのです。しかし、信者

達の生活は厳しく制限され、「教会の『きょ』の字を言っただけでも収容所

送り」と伝えられる程です。あるいは老人が教会に入るのは黙認するが若者

が教会に入ろうとするとそれを妨げるスーツ姿の大男がいたという目撃情報

もあります。教会は宗教博物館という名目で存続が許されていたので聖職者

は「我々は宗教という愚かなことを信じていたことを人々に伝えるためにい

るのだ」と言わされていたのです。司祭等は恐怖心から本当に伝えたいこと

を言えないという状況にありました。子供達には党員が視察に来る日には首

に十字架をかけて来ないようにと指導していました。それでも秘密裏に共産

党員が洗礼を受けに来るという事例もありましたから、国民の信仰心を根絶

やしにすることは不可能でした。

0.7.11 ペレストロイカとソヴィエト連邦の崩壊

70 年に渡り　
か れ つ

苛烈　な迫害と黙認の歴史を繰り返してきたソヴィエト連邦は

1991年、ついに崩壊します。崩壊前の 1988年にはロシアのキリスト教受容
1000 年祭が盛大に祝われるという、かつてのソヴィエトでは考えられない

31



ような状況が生まれていました。

0.7.12 近年

ロシア正教会は 70年に渡るソヴィエト政権下の迫害を生き抜き、息を吹
き返します。それまで「教会の『きょ』の字を言っただけで収容所に送られ

る」状況は一変しました。しかし、これは同時に鉄の壁に守られていた時代

が終わり、西欧米のグローバリズム、自由主義思想*29の流入を許すことに

なります。自由主義思想は伝統的なキリスト (ハリストス) 教とは相いれな
い思想です。この文明の衝突は全世界で発生しておりロシア正教会モスクワ

総主教キリールは自由主義思想とは違う、伝統的宗教的価値観と共存可能な

世界秩序の構築が必要と語っています。

0.8 日本への宣教

0.8.1 黎明期

19 世紀半ば、ロシアのスモレンスク県ベリョスキ郡ベリョーザ村出身の
イワン・カサートキンはペテルブルク神学大学の学生でしたが、彼は開港し

たばかりの函館のロシア領事館付司祭の公募に修道司祭として応募し、修道

名ニコライとなり神学大学を繰上げ卒業し、1861年、当時 25歳のニコライ
は函館に到着しました。最初から宣教の志を持っていたニコライは日本に到

着してただちに日本語の猛勉強を始め、古事記や日本書紀に親しみました。

*29 自由主義思想と書かれてはいるが実際は新マルクス主義つまり社会主義と伝統的宗教の
衝突との見方もあるが実際のところどうなのか筆者には判断がつかない。

32



0.8.2 初穂

最初に獲得した信者は坂本龍馬の従兄弟にあたる沢辺琢磨を含む三人でし

た。沢辺はこの後、日本人初の正教会司祭となります。

0.8.3 資金集めの苦労

ニコライは度々ロシアに帰国しては宣教資金を集めることに苦心しまし

た。また宣教の助け手を求めたがなかなか希望はかなわず、結局、日本の正

教会の宣教団は、外国人はおよそニコライひとりだけで、実際は日本人の伝

教者の手によって北海道から東北、関東、西日本に向かって宣教が行われ、

教勢を伸ばします。特に北日本においては士族を中心に受け入れられ士族の

宗教となって行きました。1891 年には東京復活大聖堂が竣工。その後、通
称ニコライ堂として親しまれることになります。

0.8.4 露探と呼ばれた時代

1904～1905年の日露戦争では帰国勧告を受け入れず、日本人信徒達を支
えるために日本にと留まりました。日露戦争当時、日本人正教徒達はロシア

のスパイ、露探といって迫害される事例が多くありました。

0.8.5 ニコライ永眠

ロシア経由でニコライによってもたらされたハリストス正教会は明治期の

最盛期には信徒数 3万を超えるまでに成長しました。1912年 2月 16日、大
主教ニコライは永眠しました。

33



0.8.6 大正から昭和にかけての激動の時代

ニコライの後を継いだのはセルギイ・チホミーロフ府主教でした。1917
年にはロシア革命が起こりロシア帝国から日本宣教団への送金が停止される

ことになり教勢を落とすことになります。1923 年、関東大震災。ニコライ
堂の　

しょうろう

鐘楼　が崩れドームを崩壊させ火災となり全てを失うことになりますが、

全国からの寄付を募り 1929年に修復工事が完了しました。
1936年、日中戦争。1941年太平洋戦争。この時代は悪化する日ソ外交の
煽りで日本ハリストス正教会は世間からの偏見を　

こうむ

蒙　ります。また外国人が

宗教団体の長となってはならないという法律が施行されたためセルギイ府主

教はその座を追われることになりました。日ソ不可侵条約を無効としたソ連

が侵攻を開始したことが原因ではないかと考えられるのですが、セルギイ府

主教は特高警察に逮捕監禁され 40日間に渡る拷問の末、帰宅を許されたも
のの衰弱のため、1945年 8月 10日、終戦を目前に永眠しました。

0.8.7 敗戦後アメリカ正教会への編入と冷戦

1945年 8月 15日、敗戦。それに伴い GHQの監督のもと、「日本ハリス
トス正教会」はアメリカ正教会の傘下に入り、アメリカ人主教を迎えること

となります。この時、モスクワ総主教庁との関係を維持すべきであるとする

グループが「日本正教会」として分離し対立、混迷を深めました。この頃に

は多くの信者が離散し大幅に規模を縮小しました。米ソ冷戦の時代には共産

主義との関係を疑われやはり偏見を蒙っていたのです。

0.8.8 聖自治日本正教会の発足

1970 年、日本ハリストス正教会は自治教会となりました。これはアメリ
カ正教会がモスクワ総主教庁から完全に独立するためのアメリカとモスクワ

34



の協議の結果です。アメリカ正教会に独立のトモス (独立承認のための文書)
を付与する際の条件として日本教会をモスクワの庇護下に返還すること、そ

して日本ハリストス正教会を自治教会とすることが決定されました。そし

て分離していた「日本正教会」をロシア正教会の直轄とする決定がなされま

す。これが現在のロシア正教会モスクワ総主教庁駐日ポドヴォリエ (目黒・
駒込)です。日本ハリストス正教会はこの時、自治教会となって初の邦人主
教を得ました。フェオドシイ永島府主教です。フェオドシイ府主教は、司祭

らがほぼ無給であったことから給与体系等待遇面を整備しました。

0.8.9 ソヴィエト連邦崩壊は氷解の兆しか

1991 年、無神論国家ソヴィエト連邦が崩壊。これによってロシア正教会
の復興が進むことになります。フェオドシイ永島府主教は 1999年 5月 7日
に永眠。その後、2023年 8月、ロシアによるウクライナ侵攻という悲劇が
起こる　

さ な か

真下　、日本正教会はダニイル主代府主教座下の永眠により、新たな首

座主教としてセラフィム府主教の時代を迎えています。

現在の教勢は 1万人弱であり、明治期の最盛期に比し三分の一程度にまで
落ち込んでいますが、今は私達の時代です。楽しみましょう。

35



0.9 おわりに

これで「解説ハリストス教信仰 (II)」はおわりです。

0.9.1 編集履歴

解説ハリストス教信仰 (II)
v1.0 ・・・2023.08.26
v2.0 ・・・2024.06.24
v3.0 ・・・2025.12.29
v3.2 ・・・2026.1.3
この文書の最新版は下記 URLを参照してください。
https://orthodox.jp/eks/

0.9.2 製作・著作

エフレム木村真之介 (E.Kimura.S)
連絡先

X(Twitter): @shin314159
e-mail: shin314@gmail.com

36


